
1 
 

                                                                                                                                                                                                                      

REALITI BERMAZHAB: WIBAWA KEMASLAHATAN UMMAH 

 

Oleh : 

Ahmad Khairul Nizam bin Ahmad Tarmizdi 

Pegawai Tadbir Agama,  

Pejabat Pentadbiran Agama Islam Lenggong. 

 

Definisi  

Perkataan mazhab merupakan isim masdar kepada asal kalimah ََيذَْهَبََُ  –  ذَهَب
 ,yang bererti berjalan atau mengambil.1 Menurut Kamus Dewan –ََذَهَابًََََ-ََمَذْهَبًا

mazhab ialah cabang ajaran Islam yang diikuti oleh umat Islam (iaitu mazhab 

Syafii, Hanafi, Hambali dan Maliki).2 Dalam Kamus al-Wasit, perkataan mazhab 

diterjemahkan sebagai himpunan pandangan-pandangan serta teori-teori 

ilmiah dan falsafah yang mempunyai kaitan di antara satu sama lain yang 

menjadikannya sebagai panduan yang diikuti. 3  Dari sudut istilah, mazhab 

membawa maksud metodologi yang diambil peranan oleh individu atau 

kumpulan tertentu sama ada yang berhubung kait dengan skop akidah, akhlak, 

hukum Syarak dan sebagainya.4 Malah, ia turut diperincikan melalui pendapat, 

kelompok atau aliran yang bermula daripada pemikiran atau ijtihad seseorang 

imam dalam memahami sesuatu, baik dari segi falsafah, hukum (fiqh), teologi, 

politik dan sebagainya.5 

 

Mengapa wujudnya mazhab dalam Islam?                                                                                                          

Apabila berkembangnya penerokaan ilmu, maka secara tidak langsung bentuk-

bentuk pemikiran serta metodologi turut tersebar luas dalam menangani 

sesuatu isu serta permasalahan. Justeru, kewujudan kepelbagaian pandangan 

ini telah pun berlaku sejak zaman Rasulullah SAW dan ia lebih menjurus ke 

arah isu ijtihad para sahabat berkenaan arahan yang telah diberikan oleh 

Rasulullah SAW kepada mereka. Hal ini dapat dilihat semasa peristiwa 

peperangan Bani Quraizah melalui sabda Baginda: 

َْلَنَإ ََرََصَْعََالََْدَ حََأَََيَنَلَََيُصَل َ ( َ)ةََظََيرَََْق ََُن َْبََََف 
Maksudnya: “Jangan seorang pun menunaikan solat fardhu Asar kecuali di 
perkampungan Bani Quraizah.” 

       Riwayat al-Bukhari (4119) 

 
1 Farhat, Yusuf Syukriyy. 2001. Mu‘jam al-Tullab. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. m.s. 203. 
2________________. 1994. Kamus Dewan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.m.s. 871.  
3________________. 2004. Al-Mu‘jam al-Wasit. t.t.: Maktabah al-Syuruq al-Dawliyyah. m.s. 317. 
4  Al-Asyqar, Umar Sulayman. 1998. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Madaris Wa al-Mazahib al-Fiqhiyyah. 
Jordan: Dar al-Nafais. m.s. 44. 
5________________. 2004. Ensiklopedia Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. Jil. 3. m.s. 
215. 



2 
 

 

Maka, ada sebahagian sahabat yang menunaikan solat Asar di pertengahan 

jalan sebelum sampai di perkampungan Bani Quraizah. Sementara 

sebahagian yang lain pula menunaikannya apabila tiba di perkampungan 

tersebut. Selepas kembali ke Madinah, para sahabat bertanyakan kepada 

Rasulullah SAW berhubung situasi berkenaan lalu Baginda tidak menyalahkan 

seorang pun di kalangan mereka.  

 

Begitu juga pengiktirafan yang telah diberikan oleh Rasulullah SAW kepada 

Saidina Muaz bin Jabal dalam urusan ijtihad ketika beliau dihantar oleh 

Baginda ke Yaman untuk menyebarkan ajaran Islam. 

يََْ يْ؟َفَ قَالَ:َأقَْض  كََيْفََتَ قْض  بَ عَثََمُعَاذًاَإ لَََالْيَمَن،َفَ قَالَ: أَننَرَسُوْلََالله َصلىَاللهَعليهَوسلمََ
َالله َصَلنىَاللهَُعَلَيْهَ  َالله؟َقاَلَ:َفبَ سُننة َرَسُوْل  كَ تَاب  ْ يَكُنَْف  َالله.َقاَلَ:َفإَ نَْلَََْ كَ تَاب  ْ اََف  وَسَلنمَ.َََبِ 

َالله َصَلنىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلنمَ؟َقاَلَ:َأَجْتَه دَُرأَيْ يْ.َقاَلَ:َالْ حََقََ َْسُننة َرَسُوْل  يَكُنَْف  مْدَُلِلّ ن ََالَ:َفإَ نَْلَََْ
َالله َصَلنىَاللهَُعَلَيْه َوَسَلنمَ.ََ  النذ يَْوَفنقََرَسُوْلََرَسُوْل 

Maksudnya: “Bahawasanya Rasulullah SAW telah mengutus Saidina Muaz ke 

Yaman lalu bersabda: Bagaimanakah kamu mengeluarkan hukum? Jawab 

Saidina Muaz: Aku mengeluarkan hukum dengan apa yang terkandung di 

dalam kitab Allah (al-Quran). Sabdanya:  Jika tidak terdapat di dalam kitab 

Allah? Jawabnya: Maka dengan sunnah Rasulullah SAW. Sabdanya: Jika tidak 

terdapat di dalam sunnah Rasulullah SAW?  Jawabnya: Aku berijtihad dengan 

akal fikiranku. Bersabda Baginda: Segala puji bagi Allah yang telah 

memberikan pertunjuk terhadap utusan Rasulullah.” 

         Riwayat al-Tirmizi (1327) 

 

Seterusnya percambahan pendapat dalam kalangan sahabat terus 

berkembang seiring dengan bertambahnya bilangan umat manusia yang 

memeluk agama Islam. Jika diperhalusi, terdapat sebahagian dalam kalangan 

sahabat yang berhijrah ke kawasan jajahan umat Islam.6  Oleh kerana itu, 

pembinaan hukum Syarak secara tidak langsung turut mengambil kira sosio- 

budaya masyarakat serta perkembangan keadaan setempat.  

 

 
6 Iaitu ketika awal pemerintahan Khilafah Umawiyyah atau Bani Umaiyyah. Malah turut dikatakan ketika 
pemerintahan Khalifah Umar bin al-Khattab RA, beliau telah mengizinkan sebahagian di kalangan sahabat 
untuk berhijrah seperti Abdullah bin Mas‘ud, Abu Musa al-Asy‘ariyy dan selainnya. Lihat Abu Zahrah, 
Muhammad. t.t. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah Fi al-Siyasah Wa al-‘Aqa’id Wa Tarikh al-Mazahib al-
Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiyy. m.s. 245 - 246. 



3 
 

Pada zaman Sahabat RA, kebanyakan dalam kalangan mereka berkeupayaan 

dalam berijtihad serta mengeluarkan fatwa. Dalam urusan ijtihad, pendekatan 

yang digunakan oleh sahabat terdiri daripada dua kategori:7 

 

1) Ijtihad berasaskan tafsiran nas8 

Sebahagian di kalangan sahabat amat teliti dalam memastikan dalil yang 

dikemukakan bersesuaian dengan isu. Sebagai contoh, Saidina Abu Bakar al-

Siddiq RA ketika menjadi khalifah terlebih dahulu akan memanggil para 

sahabat untuk bermesyuarat bagi mendapatkan apa-apa dalil yang berkaitan 

dengan permasalahan. Apabila dalil tersebut diperolehi maka hukum akan 

ditetapkan dengan berpandukan penjelasan serta ibarat-ibarat dari nas 

berkenaan. 

 

2) Ijtihad berasaskan penaakulan (al-Ra’y) dengan berpandukan 

kaedah Qias 

Antara sahabat yang berkemahiran dalam skop ini ialah Abdullah bin Mas‘ud 

dan Saidina Ali bin Abi Talib RA. Malah, ia turut diwarisi oleh golongan Fuqaha’ 

(ulama Fiqh) dalam kalangan Tabi‘in  di Kufah, Iraq. Hal ini disebabkan suasana 

di negara Iraq ketika itu terdedah dengan perkembangan pembangunan yang 

pesat ditambah pula oleh pengaruh tamadun sekeliling seperti tamadun Parsi 

serta pengaruh falsafah Yunani. 

 

3) Ijtihad berasaskan prinsip Maslahah 

Saidina Umar bin al-Khattab RA banyak mengeluarkan fatwa melalui kaedah 

ini. Sebagai contoh9 semasa beliau menjadi khalifah, zakat tidak diberikan 

kepada golongan mualaf. Hal ini kerana dengan melihat suasana umat Islam 

yang telah bertambah jumlahnya maka kekuatan negeri Madinah sebagai 

pusat pemerintahan Islam bertambah kukuh dari segenap aspek. Secara 

rasional, keyakinan umat Islam terhadap ajaran agama semakin bertambah 

dan seterusnya mendorong golongan bukan Islam untuk cenderung terhadap 

agama Islam seterusnya menghentikan tindakan menyakiti umat Islam. 

 

Ketika era Tabi‘in RA, kaedah pengeluaran hukum menjadi lebih mudah kerana 

mereka berpeluang mempelajarinya menerusi para sahabat yang masih hidup 

ketika itu. Dalam tempoh masa berkenaan, lahirlah pengasas mazhab fiqh yang 

terulung iaitu al-Imam Abu Hanifah al-Nu‘man rahimahullah.10 Bertitik tolak dari 

 
7 Abu Zahrah, Muhammad. t.t. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah Fi al-Siyasah Wa al-‘Aqa’id Wa Tarikh al-
Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiyy. m.s. 234 – 235. 
8  Muda, Ab. Latif. 2010. Perbahasan Sejarah Perundangan Islam dan Mazhab Fiqh. Kuala Lumpur: 
Pustaka Salam. m.s. 212. 
9 Haji Ahmad, Mohd Saleh. 1999. Pengantar Syariat Islam. Kuala Lumpur: Pustaka Haji Abdul Majid. m.s. 
65. 
10 Turut digelar sebagai ‘al-Imam al-A‘zham’ (pemimpin yang teragung dalam bidang fiqh). Al-Imam al-
Syafie pernah mengungkapkan melalui kalam beliau: “Manusia berada dalam naungan al-Imam Abu 
Hanifah dari sudut ilmu fiqh.” 



4 
 

sinilah maka aliran mazhab fiqh mula bercambah seterusnya berkembang ke 

serata dunia. 

 

Kategori Mazhab 

Dalam Islam, mazhab hanya meliputi dua aspek sahaja iaitu mazhab akidah 

dan mazhab fiqh. Mazhab akidah secara asasnya bermula dari pergolakan 

politik iaitu menerusi era pemerintahan al-Khalifah Uthman bin ‘Affan RA.11 

Rentetan dari situasi berkenaan maka berkembanglah pula pelbagai aliran dan 

fahaman yang dikenali dengan pelbagai nama yang dikaitkan dengan 

persoalan akidah dengan jumlah pengikutnya yang tersendiri.12  Malah ada 

yang mendakwa ia adalah dari ajaran Islam serta turut memberi tohmahan 

sesat atau kafir kepada golongan yang tidak sealiran dengan mereka. 

 

Adapun mazhab fiqh, ia meliputi permasalahan ibadah yang bersifat amali atau 

yang berkaitan dengan isu-isu semasa yang tidak terdapat nas yang sarih 

(jelas) dan yang boleh diistinbatkan hukum melaluinya. Dalam hal ini, 

pendekatan ijtihad digunapakai dengan berasaskan prinsip metodologi yang 

telah disusun atur oleh pengasas mazhab atau imam-imam mazhab yang turut 

dikenali sebagai mujtahid. Namun, perbincangan dalam artikel ini hanya 

menyentuh berkenaan mazhab fiqh sahaja yang meliputi empat mazhab 

muktabar iaitu mazhab Hanafi, mazhab Maliki, mazhab al-Syafie dan mazhab 

Hanbali.  

 

Sejarah Imam-Imam Mazhab Fiqh Yang Empat: 

1. Mazhab Hanafi 

Pengasasnya ialah al-Nu‘man bin Thabit  bin Zutha al-Kufiyy. Keluarga beliau 

berasal dari Kabul, Afghanistan serta berketurunan Farsi. Al-Imam Abu Hanifah 

dilahirkan pada tahun 80 hijrah di Kufah, Iraq iaitu pada zaman sighar al-

sahabah atau era Tabi‘in. Beliau tergolong dalam kelompok atba‘ al-Tabi‘in.13 

Ketika kecil, beliau telah menghafaz al-Quran serta diriwayatkan bahawa al-

Imam Abu Hanifah pernah mengkhatamkan al-Quran beberapa kali dalam 

 
11 Bermula dengan tuduhan daripada satu pihak yang menyatakan bahawa pucuk pimpinan beliau hanya 
berlegar di kalangan anggota keluarganya sahaja serta yang mempunyai hubungan kekeluargaan 
dengannya. Terdapat satu pihak lain yang diketuai oleh Abdullah bin Saba’ yang mendakwa bahawa 
kononnya hak pemerintahan kekhalifahan sebenar hanyalah di tangan keluarga Rasulullah SAW iaitu 
menerusi Saidina Ali RA. Maka lahirlah dari sini puak Syiah (pengikut Ali) sepertimana yang dikenali pada 
hari ini. Lihat Zakaria, Harussani. 2015. Perpaduan Ummah dan Kepentingannya Dari Perspektif Ulama. 
Kertas kerja dlm Multaqa Serantau Alumni al-Azhar Malaysia 2015 bertempat di Grand Ballroom Hotel 
Grand Seasons, Kuala Lumpur - 17 Disember 2015. m.s. 1. 
12 Antaranya seperti Qadariyyah, Jahmiyyah, Muktazilah, Khawarij, Syiah, Murji’ah, Qadyani, al-Arqam 
dll. 
13 Al-Asyqar, Umar Sulayman. 1998. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Madaris Wa al-Mazahib al-Fiqhiyyah. 
Jordan: Dar al-Nafa’is. m.s. 94. 



5 
 

bulan Ramadhan. Beliau telah mempelajari al-Quran daripada al-Imam ‘Asim 

iaitu salah seorang daripada Imam Qiraat tujuh.14 

 

Dalam bidang fiqh, al-Imam Abu Hanifah telah mempelajarinya dari Fuqaha’ 

Iraq seperti ‘Atho’ bin Abi Rabbah, Hisyam bin ‘Amru, Nafi‘ Mawla Ibnu ‘Umar, 

Salamah bin Kuhayl, ‘Amir al-Sya‘biyy, Ikrimah Mawla Ibnu ‘Abbas, Qatadah 

bin Di‘amah al-Sadusiyy al-Basriyy, al-Zuhriyy, Yahya bin Sa‘id al-Ansariyy dan 

Abu Ishaq al-Sabi‘iyy.15 Walau bagaimanapun, beliau banyak mempelajari ilmu 

Fiqh dari Hammad bin Abi Sulayman al-Asy‘ariyy.16 

 

Beliau turut melahirkan ramai anak-anak muridnya namun yang masyhur di 

kalangan mereka hanya empat orang sahaja iaitu Ya‘qub bin Ibrahim bin Sa‘ad 

al-Ansariyy yang turut dikenali sebagai al-Qadhiyy  Abi Yusuf, Muhammad bin 

al-Hasan al-Syibaniyy, Zufar bin al-Huzayl dan al-Hasan bin Ziyad al-Lu’Lu’ayy. 

Kesemua anak-anak murid beliau ini adalah bertaraf al-Mujtahid al-Mutlaq  

Ghayr al-Mustaqil.17 

 

Dalam bidang istinbat atau fatwa, al-Imam Abu Hanifah telah menetapkan 

kaedahnya yang tersendiri iaitu: 

1. Al-Quran; 

2. Al-Sunnah; 

3. Qawl Sahabiyy; 

4. Al-Qiyas; 

5. Al-Istihsan; 

6. Al-Ijma‘; 

7. al-‘Urf. 

 

Malah, al-Imam Abu Hanifah turut dikenali melalui pandangannya melalui 

penaakulan (akal). Hal ini disebabkan faktor kurangnya sumber hadis yang 

sahih pada ketika itu disebabkan banyaknya tersebar hadis-hadis palsu di 

kalangan pihak tertentu yang tidak bertanggungjawab. Oleh kerana itu, beliau 

dikenali sebagai Imam Ahl al-Ra’yy.18 

 
14 Abu Zahrah, Muhammad. t.t. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah Fi al-Siyasah Wa al-‘Aqa’id Wa Tarikh al-
Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiyy. m.s. 330. 
15 Gudle, Nur Abdi. 2009. Manahij al-Fuqaha’ al-Arba‘ah. Kuala Lumpur: Dar al-Tajdid. m.s. 82. Lihat juga 
Al-Asyqar, Umar Sulayman. 1998. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Madaris Wa al-Mazahib al-Fiqhiyyah. Jordan: 
Dar al-Nafais. m.s. 94. 
16  Beliau banyak mempelajari fiqh daripada golongan sahabat seperti Saidina ‘Ali bin Abi Talib dan 
‘Abdullah bin Mas‘ud RA dan tabi‘in seperti ‘Alqamah bin Qayyis, Masruq bin al-Ajda‘, Ibrahim al-
Nakha‘iyy dan ‘Amir bin Syarahil al-Sya‘biyy RA. Lihat ‘Abdul Qadir, al-Saddiq Dhu al-Nur. t.t. Muzakkirat 
fi Maddah Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyyah al-Islamiyyah Wa al-Fatawa. m.s. 11. 
17 Seseorang yang mempunyai kelayakan sebagai mujtahid bebas (mustaqil) namun cenderung dalam 
mengikuti metodologi hukum yang telah digariskan oleh imam mazhab (mujtahid mustaqil).  
18 Haji Ahmad, Mohd Saleh. 1999. Pengantar Syariat Islam. Kuala Lumpur: Pustaka Haji Abdul Majid. m.s. 
143. 



6 
 

Al-Imam Abu Hanifah meninggal dunia pada tahun 150 hijrah dan dimakamkan 

di perkuburan al-Khizran, Baghdad. Mazhab beliau atau lebih dikenali sebagai 

mazhab Hanafi tersebar luas di beberapa pelosok negara seperti Iraq, Mesir, 

Syria, Tunisia, Maghribi, Yaman, China serta negara-negara Asia Tengah 

seperti India, Pakistan, Afghanistan, Bangladesh dan sebagainya. 

 

2. Mazhab Maliki 

Pengasas bagi mazhab ini bernama Malik bin Anas bin Malik bin Abi ‘Amir al-

Asbahi al-Yamaniyy. Beliau dilahirkan di Madinah pada tahun 93 hijrah. 19 

Beliau turut digelar sebagai ‘al-Imam Dar al-Hijrah’ kerana beliau hanyak 

mempelajari ilmu dan mengajar di Madinah sahaja tanpa keluar ke merata 

tempat kecuali semasa mengerjakan fardu haji.  

 

Ketika al-Imam Malik masih kecil, beliau telah pun menghafaz al-Quran serta 

hadis di samping mengetahui susul galur periwayatannya. Salah satu 

personaliti al-Imam Malik ketika menuntut ilmu ialah beliau akan memastikan 

pakaian yang dipakai olehnya adalah bersih dan terbaik. Malah, beliau juga 

turut memakai serban. Al-Imam Malik banyak mempelajari ilmu dari kalangan 

guru-gurunya yang melebihi bilangan 900 orang. Di antara guru-gurunya yang 

masyhur seperti:20 

1. ‘Abd al-Rahman bin Hurmuz; 

2. Ibnu Syihab al-Zuhriyy; 

3. Nafi‘ Mawla Ibnu ‘Umar; 

4. Abu al-Zinad ‘Abd Allah bin Zukwan; 

5. Yahya bin Sa‘id al-Ansariyy; 

6.Rabi‘ah bin ‘Abd al-Rahman atau lebih dikenali sebagai Rabi‘ah al-Ra’yy. 

 

Dalam bidang fatwa, al-Imam Malik merupakan yang paling banyak mengguna 

pakai metodologi dalam bidang istinbat, iaitu: 

1. Al-Quran; 

2. Al-Sunnah; 

3. ‘Amal Ahl al-Madinah; 

4. Qawl Sahabiyy; 

5. Al-Ijma‘; 

6. Al-Qiyas; 

7. Al-Masalih al-Mursalah; 

8. Al-Istihsan; 

9. Al-Istishab; 

10. Al-‘Urf;  

11. Sadd al-Zara’i.  

 
19 Terdapat juga riwayat yang menyebutkan kelahiran beliau pada tahun 94 atau 95 hijrah. 
20  ‘Abdul Qadir, al-Saddiq Dhu al-Nur. t.t. Muzakkirat fi Maddah Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyyah al-
Islamiyyah Wa al-Fatawa. m.s. 13. 



7 
 

Kebanyakan pandangan hukum atau fatwa yang dikeluarkan oleh al-Imam 

Malik adalah bersifat aliran Hijaziyy iaitu pandangan yang merangkumi 

landskap setempat masyarakat Arab iaitu di Madinah dan Mekah. Antara hasil 

karya beliau yang sangat masyhur ialah kitab ‘al-Muwatta’’ iaitu sebuah kitab 

hadis yang telah disusun mengikut bab-bab fiqh.  

 

Al-Imam Malik telah meninggal dunia pada tahun 179 hijrah dan dikebumikan 

di Madinah. Beliau telah meninggalkan ramai anak-anak muridnya yang 

beramal dengan pandangannya serta turut menyebarkannya di seluruh negara 

Islam. Antaranya ialah: 

1. ‘Abd Allah bin Wahab; 

2. ‘Abd al-Rahman bin al-Qasim al-Masriyy; 

3. Asyhab bin ‘Abd al-‘Aziz al-Qaysiyy; 

4. Abu al-Hasan al-Qutubiyy; 

5. Asad bin Furat; 

6. Muhammad bin Ibrahim bin Dinar; 

7. Abu Hisyam al-Mughirah bin ‘Abd al-Rahman al-Makhzumiyy; 

8. Abu ‘Abd Allah ‘Abd al-Aziz bin AbiHazim; 

9. Al-Imam Muhammad bin Idris al-Syafi‘iyy. 

 

Mazhab Maliki banyak tersebar di negara-negara Islam seperti Andalusia, 

Mesir, Maghribi, Sudan dan Tunisia. 

 

3. Mazhab al-Syafie 

Nama sebenar al-Imam al-Syafie ialah Muhammad bin Idris bin al-‘Abbas bin 

‘Uthman bin Syafi‘ bin al-Sa’ib bin ‘Ubayd bin ‘Abd  Yazid bin Hasyim bin ‘Abd 

al-Mutallib bin ‘Abd  Manaf. Keturunan al-Imam al-Syafie bertemu dengan 

moyang Rasulullah SAW sebelah bapa Baginda iaitu ‘Abd Manaf. Menurut 

jumhur ulama, al-Imam al-Syafie adalah berketurunan Quraisy berdasarkan 

susur galur keturunan beliau di sebelah bapanya.21 

 

Al-Imam al-Syafie telah dilahirkan di Ghazzah, Palestin pada tahun 150 hijrah 

bertepatan dengan tahun kematian al-Imam Abu Hanifah. Bapa beliau telah 

meninggal dunia semasa al-Imam al-Syafie masih kecil lalu ibunya membawa 

al-Imam al-Syafie pulang ke Mekah semasa berumur dua tahun. Beliau hidup 

dalam keadaan yatim dan fakir. Disebabkan itu juga, ibu beliau tidak dapat 

memberikan sebarang saguhati mahupun upah kepada guru-guru yang 

mengajar al-Imam al-Syafie. Namun begitu, al-Imam al-Syafie seorang yang 

cerdas akalnya dan telah menghafal al-Quran ketika umurnya tujuh tahun.22 

Kemudian, beliau mempelajari hadis dari gurunya yang bernama Sufyan bin 

 
21 Ahmad, Ridzuan. 2012. Fiqh Imam Syafie. Selangor: PTS Millenia. m.s. 4. 
22 Jum‘ah, ‘Aliyy. 2012. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Salam. m.s. 29. 



8 
 

‘Uyaynah yang turut dikenali sebagai Imam Ahli Hadis di Mekah.23 Kemudian, 

al-Imam al-Syafie menuntut ilmu fiqh daripada guru-gurunya yang bernama 

Muslim bin Khalid al-Zinjiyy, Sa‘id bin bin Salim al-Qaddah, Dawud bin ‘Abd al-

Rahman al-‘Attar dan ‘Abd al-Majid bin ‘Abd al-‘Aziz bin Abi  Dawud. Ketika 

berumur 10 tahun, al-Imam al-Syafie telah pun menghafal kitab al-Muwatta’ 

iaitu kitab hadis yang dikarang oleh al-Imam Malik. Malah Mufti Mekah ketika 

itu, Muslim bin Khalid al-Zinjiyy yang juga merupakan guru kepada al-Imam al-

Syafie telah memberi keizinan kepada al-Imam al-Syafie untuk mengeluarkan 

fatwa yang pada masa itu berumur 15 tahun.  

 

Perjalanan hidup al-Imam al-Syafie sebagai penuntut ilmu tidak terhenti di situ 

sahaja, al-Imam al-Syafie telah mengembara ke Madinah untuk bertemu 

dengan al-Imam Malik bagi mendalami ilmu hadis.24 Al-Imam al-Syafie berguru 

dengan al-Imam Malik selama 16 tahun.25 Di samping itu, beliau turut berguru 

dengan Ibrahim bin Sa‘ad al-Ansariyy, ‘Abd al-‘Aziz bin Muhammad al-

Darawardiyy, Ibrahim bin Abi Yahya al-Aslamiyy, Muhammad bin Sa‘id bin Abi 

Fudayk dan ‘Abd Allah bin Nafi‘ al-Sa’igh.  

 

Sejurus selepas pemergian al-Imam Malik ke rahmatullah, al-Imam al-Syafie 

pulang semula ke Mekah. Kemudian, al-Imam al-Syafie mendapat pelawaan 

untuk menjadi kadi di Yaman lalu diterima olehnya. Dalam kesempatan 

bertugas di Yaman, al-Imam al-Syafie turut berguru dengan Matraf bin Mazin, 

Hisyam bin Yusuf, ‘Amru bin Abi Salamah dan Yahya bin Hisan. Ketika tinggal 

di Yaman, al-Imam al-Syafie terkenal dengan sikap dedikasi serta 

tanggungjawab dalam melaksanakan tugasnya sebagai kadi. Namun begitu, 

beliau pernah dihadapkan ke hadapan al-Khalifah Harun al-Rasyid atas 

tuduhan bersekongkol dalam menentang pemerintah. Namun, akhirnya al-

Imam al-Syafie dibebaskan dari tuduhan tersebut.  

 

Selepas itu, al-Imam al-Syafie mengembara ke Baghdad dan beliau 

mempelajari Fiqh Iraq daripada anak murid al-Imam Abu Hanifah iaitu 

Muhammad bin al-Hasan al-Syaybaniyy. Di samping itu, beliau turut berguru 

dengan Waqi‘ bin al-Jarrah, Isma‘il bin ‘Ulyah dan ‘Abd al-Wahhab bin al-Majid 

al-Basriyy.  

 

 

 
23 Turut dikatakan di peringkat awal, al-Imam Syafie telah mempelajari syair dan adab (sastera Arab) serta 
sejarah. Malah dikatakan juga beliau turut mempelajari ilmu mengenai bintang dan firasat. Lihat Jighim, 
Nu‘man. 2007. Madkhal Ila al-Mazhab al-Syafi‘iyy. Kuala Lumpur: UIAM. m.s. 15.  
24 Terdapat pendapat yang mengatakan umur beliau ketika itu ialah dalam lingkungan 16 atau 20 tahun. 
Malah, ada pendapat yang mengatakan umur al-Imam Syafie ketika itu ialah 13 tahun. Lihat Ahmad, 
Ridzuan. 2012. Fiqh Imam Syafie. Selangor: PTS Millenia. m.s. 12. 
25 Jum‘ah, ‘Aliyy. 2012. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Salam. m.s. 30. 



9 
 

Dalam bidang istinbat, al-Imam al-Syafie telah menyusun metodologinya 

seperti berikut: 

1. Al-Quran; 

2. Al-Sunnah; 

3. Al-Ijma‘; 

4. Qawl al-Sahabiyy; 

5. Al-Qiyas. 

 

Al-Imam al-Syafie turut terkenal melalui pandangannya yang bersifat qadim 

dan jadid. Pandangan qadim atau Qawl Qadim merupakan fatwa lama yang 

dikeluarkan oleh al-Imam al-Syafie ketika beliau tinggal di Baghdad manakala 

Qawl Jadid pula merupakan fatwa baru bagi al-Imam al-Syafie apabila beliau 

menetap di Mesir. Antara penulisan yang pernah dihasilkan oleh al-Imam al-

Syafie seperti kitab al-Risalah, al-Hujjah, Ikhtilaf al-Hadith dan al-Umm. 

 

Al-Imam al-Syafie telah kembali ke rahmatullah pada 204 hijrah dan 

dikebumikan di Mesir. Beliau telah meninggalkan ramai anak-anak muridnya, 

antaranya:26 

1. Al-Imam Ahmad bin Muhammad bin Hanbal; 

2. Al-Hasan bin Muhammad bin al-Sabah al-Baghdadiyy al-Za‘faraniyy; 

3. Al-Husayn bin ‘Aliyy bin Zayd al-Karabisiyy; 

4. Ibrahim bin Khalid bin Abi al-Yaman al-Kilbiyy al-Baghdadiyy; 

5. Isma‘il bin Yahya bin ‘Amru bin Ishaq al-Muzuniyy; 

6. Al-Rabi‘ bin Sulayman bin ‘Abd al-Jabbar bin Kamil al-Muradiyy al-Misriyy; 

7. Abu Ya‘qub Yusuf bin Yahya al-Buwaytiyy al- Misriyy; 

8. Abu ‘Abd Allah Harmalah  bin Yahya al-Misriyy. 

 

Mazhab al-Syafie telah berkembang di beberapa negara seperti Mesir, Yaman, 

Syria, Somalia, Tanzania, Khurasan serta gugusan nusantara seperti 

Indonesia, Malaysia, Singapura, Brunei, selatan Filipina, Kemboja dan selatan 

Thailand. 

 

4. Mazhab Hanbali 

Nama sebenar beliau ialah Ahmad bin Muhammad bin Hanbal bin Hilal bin Idris 

bin Asad al-Syibaniyy. Keluarga al-Imam Ahmad berasal dari Khurasan, Iran.27 

Kemudian mereka berhijrah ke Baghdad semasa pemerintahan Khilafah 

‘Abbasiyyah. Lalu di sinilah lahirnya al-Imam Ahmad iaitu pada tahun 164 

hijrah. Ketika zaman remaja, al-Imam Ahmad banyak mengembara ke serata 

tempat untuk menuntut ilmu seperti di Baghdad, Basrah, Kufah, Syam (Syria), 

 
26 Jighim, Nu‘man. 2007. Madkhal Ila al-Mazhab al-Syafi‘iyy. Kuala Lumpur: UIAM. m.s. 80 
27 Terdapat catatan yang menyebut bahawa keluarga al-Imam Ahmad dibesarkan di Basrah, Iraq. Namun, 
datuknya telah berpindah ke Khurasan. Lihat al-Qattan, Mana‘. t.t. Tarikh al-Tasyri‘ al-Islamiyy. Kaherah: 
Maktabah Wahbah. m.s. 379. 



10 
 

Hijaz (Mekah dan Madinah) dan Yaman.28 Beliau banyak menguasai ilmu-ilmu 

asas seperti  ‘Ulum al-‘Arabiyyah (bahasa Arab), akidah, hadis, fiqh dan fatwa. 

Malah, beliau turut menghafal al-Quran di samping menguasai ‘Ulum al-Quran. 

Di antara guru-guru al-Imam Ahmad yang telah dipelajari olehnya seperti: 

1. Sufyan bin ‘Uyaynah; 

2. Ibrahim bin Sa‘ad; 

3. Yahya al-Qattan; 

4. Husyam bin Basyir; 

5. Waqi‘ bin al-Jarrah; 

6. Ibnu ‘Ulayyah; 

7. ‘Abd al-Rahman bin Mahdiyy; 

8. ‘Abd al-Razzaq bin Humam; 

9. Al-Qadhiyy Abu Yusuf; 

10. Al-Walid bin Muslim; 

11. Al-Imam Muhammad bin Idris al-Syafi‘iyy. 

 

Al-Imam Ahmad juga turut mempunyai metodologi yang tersendiri dalam 

bidang istinbat iaitu:29 

1. Al-Quran; 

2. Al-Sunnah; 

3. Fatwa al-Sahabah; 

4. Fatwa al-Tabi‘in; 

5. Hadis Mursal dan hadis Dha‘if; 

6. Al-Qiyas; 

7. Al-Istishab; 

8. Al-Masalih al-Mursalah; 

9. Al-Istihsan; 

10. Sadd al-Zara‘i. 

 

Al-Imam Ahmad meninggal dunia pada tahun 241 hijrah di Baghdad. Beliau 

telah meninggalkan ramai anak-anak muridnya yang beramal dengan 

pandangannya dan seterusnya menyebarkan mazhabnya ke serata tempat. Di 

antara mereka seperti:30 

1. Salih bin Ahmad (anak al-Imam Ahmad); 

2. ‘Abd Allah bin Ahmad (anak al-Imam Ahmad); 

3. Abu Bakar Ahmad bin Muhammad bin Hani’ al-Baghdadiyy; 

4. Ahmad bin Muhammad bin al-Hajjaj al-Mirwaziyy; 

5. ‘Abd al-Malik bin ‘Abd al-Hamid bin Mahran al-Maymuniyy. 

 

 
28 Al-Qattan, Mana‘. t.t. Tarikh al-Tasyri‘ al-Islamiyy. Kaherah: Maktabah Wahbah. m.s. 380. 
29 Gudle, Nur Abdi. 2009. Manahij al-Fuqaha’ al-Arba‘ah. Kuala Lumpur: Dar al-Tajdid. m.s. 166 – 167. 
30 Haji Ahmad, Mohd Saleh. 1999. Pengantar Syariat Islam. Kuala Lumpur: Pustaka Haji Abdul Majid. m.s. 
162. 



11 
 

Mazhab al-Imam Ahmad atau lebih dikenali sebagai mazhab Hanbali telah 

tersebar luas di Baghdad, Syam serta semenanjung tanah Arab. Mazhab ini 

turut dikatakan sebagai mazhab yang terakhir dalam peundangan Islam serta 

yang paling sedikit dianuti di peringkat antarabangsa.31 Hal ini kerana negara 

Arab Saudi sahaja yang mengiktiraf mazhab Hanbali sebagai mazhab rasmi 

negara. 

 

Bagaimana Mazhab al-Syafie tersebar di Malaysia? 

Menurut catatan sejarah, ajaran Islam telah berkembang di kepulauan Melayu 

di antara abad ke 13 atau abad ke 14 Masihi.32 Ia dibawa masuk oleh para 

pendakwah yang datang dari luar kepulauan Melayu seperti dari Yaman dan 

dari tanah Arab. Terdapat juga sumber lain yang menyebut bahawa agama 

Islam dibawa masuk oleh pedagang yang datang dari India atau dari China.  

 

Namun begitu, Prof. Tan Sri Dr Syed Muhammad Naquib al-Attas 

berpandangan bahawa kedatangan agama Islam sebenarnya adalah dari 

Timur Tengah kerana kemungkinan para pedagang atau pendakwah ini melalui 

jalan dari arah India serta jalan-jalan dari arah yang berlainan. 33  Hal ini 

dibuktikan melalui kefahaman mengenai ajaran Islam itu sendiri yang berasal 

dari Timur Tengah dan bukan dari negara lain. Di tambah pula pada kandungan 

serta metod penghuraian mengenai akidah, tasawuf, tulisan jawi serta bentuk-

bentuk hurufnya yang bercirikan bangsa Arab dan bukannya dari India dan 

sebagainya. 

 

Oleh yang demikian, kawasan Hadramaut di Yaman dan Gujerat di India telah 

dipengaruhi oleh mazhab al-Syafie sewaktu penyebarannya ke kepulauan 

Melayu. Kebanyakan para pedagang atau pendakwah datang dari dua 

kawasan ini. Pengaruh mazhab al-Syafie mula bertapak pada abad ke 15 

masihi apabila raja Melaka pada ketika itu telah menjadikannya sebagai asas 

perundangan bagi negeri Melaka dan juga negeri-negeri di bawah 

pemerintahannya. Dua undang-undang Islam yang telah diperkenalkan iaitu 

Kanun Melaka dan Kanun Laut Melaka. Kemudian ia diikuti pula oleh beberapa 

negeri yang lain lalu wujudnya sistem perundangan seperti Undang-Undang 

Pahang, Undang-Undang 99 Perak, Undang-Undang Johor serta Undang-

Undang Kedah.34 

 

 
31 Abu Zahrah, Muhammad. t.t. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah Fi al-Siyasah Wa al-‘Aqa’id Wa Tarikh al-
Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiyy. m.s. 504-505. 
32 El-Muhammady, Abdul Halim. 2012. Mazhab Shafi‘i Wadah Perpaduan Ummah dan Penyeragaman 
Amalan Syari‘at. t.t.: Bairuni Research Sdn. Bhd. m.s. 45. 
33 Ibid. m.s. 47. 
34 Ahli Parlimen Kota Bharu. Kanun Jenayah Syariah(II) (1993) Pindaan 2015. Slide pembentangan bagi 
Akta 355. m.s. 4.  



12 
 

Selain itu, enakmen-enakmen negeri yang berkaitan turut memuatkan hukum-

hakam mengenai kekeluargaan, pusaka, wasiat dan jenayah serta prosedur 

dan keterangan dalam bidang kekeluargaan dan jenayah yang berasaskan 

mazhab al-Syafie.35 

 

Dalam hal ini, Muzakarah Jawatankuasa Fatwa Majlis Kebangsaan Bagi Hal 

Ehwal Ugama Islam Malaysia (MKI) Kali Ke-14 yang bersidang pada 22 hingga 

23 Oktober 1985 telah mengeluarkan keputusan berhubung Mazhab-Mazhab 

Yang Muktabar Dalam Fiqh Islam iaitu: 

1. Setiap negeri di negara ini hendaklah mendasarkan fatwanya kepada 

mazhab Syafie kecuali jika didapati sebab-sebab yang tertentu untuk 

menggunakan mazhab-mazhab yang lain dan dipersetujui oleh Duli Yang 

Maha Mulia Sultan dan Raja Negeri yang berkenaan. 

2. Umat Islam di negara ini boleh beramal untuk dirinya sendiri kepada mana-

mana mazhab yang disukai tetapi tidak boleh menyalahkan orang-orang 

yang beramal dengan mazhab Syafie. 

3. Umat Islam di negara ini boleh mengajar dan belajar mazhab-mazhab yang 

lain selain daripada mazhab Syafie di majlis-majlis pelajaran, tetapi tidak 

boleh bersyarah di khalayak ramai selain daripada pendapat mazhab 

Syafie demi untuk mengelakkan salah faham dan perpecahan. 

4. Setiap persatuan atau pertubuhan kebajikan atau orang perseorangan di 

negara ini adalah menjadi satu kesalahan menyebarkan secara terbuka 

fahaman mazhab-mazhab yang lain tanpa mengambil kira fahaman 

mazhab Syafie. 

5. Setiap fatwa yang telah dikeluarkan oleh Kerajaan Negeri yang 

berdasarkan mazhab Syafie, tidak seorang pun umat Islam di negara ini 

yang boleh membantahnya dengan berhujahkan pendapat mazhab-

mazhab yang lain. Semua umat Islam di negara ini tertakluk dengan fatwa 

yang telah dikeluarkan oleh Kerajaan Negeri yang berkenaan. 

 

Hukum bermazhab 

Dalam isu ini, terdapat dua pandangan mengenainya: 

1) Pendapat yang mengatakan tidak harus berpegang dengan mana-mana 

mazhab muktabar. Mereka beralasan bahawa dengan berpandukan hukum 

kepada al-Quran dan al-Sunnah sudah memadai kerana kedua-dua sumber 

ini bersifat maksum manakala imam-imam mazhab muktabar (mazhab yang 

empat) ini adalah bukan maksum serta terdedah kepada kemungkinan betul 

atau salah melalui pandangannya. Malah tidak terdapat pula dalil mengenai 

manusia akan ditanya di dalam kubur apabila telah pupusnya mazhab 

berkenaan. Selain itu, sekiranya manusia berpegang dengan mana-mana 

pandangan yang terdapat dalam sesuatu mazhab maka ia tidak berpegang 

 
35op.cit. m.s. 57. 



13 
 

kepada apa-apa yang telah terkandung dalam al-Quran dan al-Sunnah serta 

menyanggahi Ijma‘.36 

 

2) Pendapat yang menyatakan wajib bagi mana-mana orang awam untuk 

bertaklid kepada salah satu daripada imam mazhab yang empat. 37  Ia 

berasaskan dalil melalui surah al-Anbiya’ ayat 7: 

رَ َ ََفَسَ  لََٱلذ  ك  لَمُونَََلُوٓاَْأهَ  َلَََتَ ع  كَُنتُم   إ ن
Maksudnya: “Maka bertanyalah kamu kepada Ahlu al-Zikri jika kamu tidak 

mengetahui.” 

 

Berdasarkan ayat di atas, ulama Usul menjadikannya sebagai dalil bagi orang 

awam agar wajib bertaklid kepada orang alim yang mujtahid iaitu dengan 

mengikuti mazhab. Di dalam kitab I‘anah al-Talibin, jilid pertama pada muka 

surah 29 telah menyebutkan: 

هُمَْخَرجَََعََ ن ْ هُمْ.َوَمَنَْقَ لندََم  ن ْ دٍَم  بَُتَ قْل يْدَُوَاح  َوَيََ  نَْعُهْدَة َكُلَُّم نََالْْئَ منة َالَْْرْبَ عَة َعَلَىَالصنوَاب 
. َ   التنكْل يْف 

Maksudnya: “Setiap daripada imam yang empat semuanya di atas kebenaran 

dan wajiblah bertaklid dengan salah seorang daripada mereka. Dan sesiapa 

yang bertaklid dengan salah seorang daripada mereka, terlepaslah dia 

daripada tuntutan taklif Syarak.” 

 

Al-Imam Ahmad bin Hanbal turut mengungkapkan melalui kata-katanya: 

قٍَع نْدََالله َوَرَسُوْل ه ََ اََيرُ يْدَُب ذَل كَََمَنَْزَعَمََأنَنهَُلَََيَ رَىَالت نقْل يْدََوَلَََيُ قَل  دَُد يْ نُهَُأَحَدًاَفَ هُوََقَ وْلَُفاَس  إ نَّن
َوَالْب دَْ َوَالْكَلََم  لرنأْي  َوَالسُّننة َوَالت نفَرُّد َب  َ.إ بْطاَلََالْْثَرَ َوَتَ عْط يْلََالْع لْم  َعَة َوَالْْ لََف 

Maksudnya: “Sesiapa yang mendakwa sesungguhnya dia tidak melihat 

perlunya taklid dan tidak bertaklid kepada sesiapa pun dalam agamanya, maka 

ia adalah perkataan orang yang fasik di sisi Allah dan Rasul-Nya. Dakwaannya 

seperti itu bertujuan membatalkan athar (hadis), menghapuskan ilmu dan 

sunnah, hanya berpegang kepada pendapat akal semata-mata dan adalah 

hanya pemikiran kalam, bid‘ah dan khilaf.” 

 

 

 

 

 

 
36 Al-Butiyy, Muhammad Sa‘id Ramadhan. 2005. Alla Mazhabiyyah Akhtar Bid‘ah Tuhaddid al-Syari‘ah al-
Islamiyyah. Syria: Dar al-Farabiyy. m.s. 61-65. 
37 Haji Joll, Muhadir. 2015. Kekeliruan Umat Inilah Jawapannya. Selangor: Galeri Ilmu Sdn. Bhd. m.s. 320 
– 321. 



14 
 

Rujukan  

Al-Quran al-Karim. 

_______________. 2004. Al-Mu‘jam al-Wasit. t.t.: Maktabah al-Syuruq al- 

Dawliyyah. 

________________. 1994. Kamus Dewan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 

________________. 2004. Ensiklopedia Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 

dan Pustaka. Jil. 3. 

‘Abdul Qadir, al-Saddiq Dhu al-Nur. t.t. Muzakkirat fi Maddah Tarikh al-Mazahib 

al-Fiqhiyyah al-Islamiyyah Wa al-Fatawa. 

Abu Zahrah, Muhammad. t.t. Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah Fi al-Siyasah Wa 

al-‘Aqa’id Wa Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: Dar al-Fikr al-

‘Arabiyy. 

 Ahli Parlimen Kota Bharu. Kanun Jenayah Syariah (II) (1993) Pindaan 2015. 

Slide pembentangan bagi Akta 355. 

Ahmad, Ridzuan. 2012. Fiqh Imam Syafie. Selangor: PTS Millenia. 

Al-Asyqar, Umar Sulayman. 1998. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Madaris Wa al-

Mazahib al-Fiqhiyyah. Jordan: Dar al-Nafais. 

Al-Bukhariyy, Muhammad bin Ismail. 2002. Sahih al-Bukhariyy. Damsyiq: Dar 

Ibnu Kathir. 

Al-Butiyy, Muhammad Sa‘id Ramadhan. 2005. Alla Mazhabiyyah Akhtar Bid‘ah 

Tuhaddid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Syria: Dar al-Farabiyy. 

Al-Qattan, Mana‘. t.t. Tarikh al-Tasyri‘ al-Islamiyy. Kaherah: Maktabah Wahbah. 

El-Muhammady, Abdul Halim. 2012. Mazhab Shafi‘i Wadah Perpaduan 

Ummah dan Penyeragaman Amalan Syari‘at. t.t.: Bairuni Research Sdn. 

Bhd. 

Gudle, Nur Abdi. 2009. Manahij al-Fuqaha’ al-Arba‘ah. Kuala Lumpur: Dar al-

Tajdid. 

Haji Ahmad, Mohd Saleh. 1999. Pengantar Syariat Islam. Kuala Lumpur: 

Pustaka Haji Abdul Majid. 

Haji Joll, Muhadir. 2015. Kekeliruan Umat Inilah Jawapannya. Selangor: Galeri 

Ilmu Sdn. Bhd. 

Jighim, Nu‘man. 2007. Madkhal Ila al-Mazhab al-Syafi‘iyy. Kuala Lumpur: 

UIAM. 

Jum‘ah, ‘Aliyy. 2012. Al-Madkhal Ila Dirasah al-Mazahib al-Fiqhiyyah. Kaherah: 

Dar al-Salam. 

Zakaria, Harussani. 2015. Perpaduan Ummah dan Kepentingannya Dari 

Perspektif Ulama. Kertas kerja dlm Multaqa Serantau Alumni al-Azhar 

Malaysia 2015 bertempat di Grand Ballroom Hotel Grand Seasons, Kuala 

Lumpur - 17 Disember 2015. 


